Svätý Otec František

Ústredné miesto Kristovho kríža  30.8. 2020  -  Anjel Pána
Potom čo Peter, i v mene ostatných učeníkov, vyznal vieru v Ježiša ako Mesiáša a Božieho Syna, Ježiš im začína hovoriť o svojom utrpení. Počas cesty do Jeruzalema svojim priateľom otvorene vysvetľuje všetko, čo na neho čaká vo svätom meste, vopred im oznamuje tajomstvo svojej smrti a vzkriesenia, pokorenie i oslávenie. Hovorí, že bude musieť „mnoho trpieť od starších, veľkňazov a zákonníkov, že ho zabijú, ale tretieho dňa vstane z mŕtvych“ (Mt 16,21). Jeho slová sa ale nestretli s pochopením, lebo viera učeníkov ešte nie je zrelá a príliš sa viaže na zmýšľanie tohto sveta (porov. Rim 12,2). Myslia na víťazstvo priveľmi svetské, a preto nechápu jazyk kríža.

Pri predstave, že Ježiš môže zlyhať a umrieť na kríži, sa Peter vzoprie. Verí v Ježiša, chce ho nasledovať, ale neakceptuje, že Ježišova sláva má prísť cez utrpenie. Pre Petra a ostatných učeníkov, aj pre nás, je kríž nepohodlná vec, kríž je pohoršenie, zatiaľ čo Ježiš za pohoršenie považuje útek pred krížom, stiahnutie sa z plnenia Otcovej vôle, z poslania, ktoré mu Otec zveril pre našu spásu. 

Len pred malou chvíľou Ježiš Petra chválil, sľúbil mu, že bude základom jeho Cirkvi, o desať minút neskôr ho nazýva „satan“. Ako to chápať? Stáva sa to všetkým nám! Vo chvíľach zbožnosti, zápalu, dobrej vôle, blízkosti pri ostatných, sa pozeráme na Ježiša a kráčame vpred, ale v momentoch, keď stretávame kríž, utekáme. Diabol nás pokúša. Je to práve zlý duch, je to práve diabol, ktorý nás vzďaľuje od kríža, od Ježišovho kríža.

Ježiš naznačuje cestu pravého učeníka, poukazujúc na dva postoje. Prvým je „zaprieť seba samého“, čo neznamená povrchnú zmenu, ale obrátenie, úplnú premenu zmýšľania a hodnôt. Druhým postojom je vziať svoj kríž. Nejde iba o trpezlivé znášanie každodenných útrap, ale aj o nesenie s vierou a zodpovednosťou tej časti námah a utrpenia, ktoré so sebou prináša zápas proti zlu. Život kresťanov je neustály zápas. Biblia hovorí, že život veriaceho je boj, bojovať proti zlému duchu, bojovať proti Zlu.

Úsilie „vziať kríž“ sa stáva účasťou na Kristovej spáse sveta. Mysliac na to, snažme sa, aby ten kríž, čo máme doma na stene, alebo ten krížik, ktorý nosíme na krku, bol znakom našej túžby zjednotenia sa s Kristom v láskavej službe bratom, najmä tým najmenším a najzraniteľnejším. Kríž je svätým znakom Božej lásky, je znakom Ježišovej Obety, a nemožno ho zredukovať na predmet poverčivosti alebo šperk.

Zakaždým, keď sa pozrieme na obraz ukrižovaného Krista, myslime na to, že On, ako pravý Služobník Pána, uskutočnil svoje poslanie vydaním života a vyliatím svojej krvi na odpustenie hriechov. A nenechajme sa strhnúť na druhú stranu pri pokúšaní zo strany Zlého. Lebo ak chceme byť Ježišovými učeníkmi, sme povolaní ho napodobňovať, bez výhrad vydávať svoj život z lásky k Bohu a blížnemu.

Svet je chorý nerovnosťou, nádej dáva Ježiš   26. 8. 2020 - 4. katechéza „Uzdraviť svet“
Tvárou v tvár pandémii a jej sociálnym dôsledkom sú mnohí vystavení riziku straty nádeje. V tomto čase neistoty a úzkosti pozývam všetkých, aby prijali dar nádeje, ktorá prichádza od Krista. To On nám pomáha plaviť sa po búrlivých vodách choroby, smrti a nespravodlivosti, ktoré nemajú posledné slovo o našom konečnom určení.

Pandémia zvýraznila a prehĺbila sociálne problémy, predovšetkým nerovnosť. Niektorí môžu pracovať z domu, zatiaľ čo pre mnohých iných je to nemožné. Niektoré deti aj popri ťažkostiach môžu pokračovať v školskom vzdelávaní, zatiaľ čo pre veľmi mnoho iných sa to prudko prerušilo. Niektoré mocné národy môžu emitovať peniaze na riešenie krízovej situácie, zatiaľ čo pre iné by to znamenalo dlhové zaťaženie budúcnosti.

Príznaky nerovnosti odhaľujú sociálnu chorobu. Je to vírus, ktorý pochádza z chorej ekonomiky. A musíme to jednoducho povedať: ekonomika je chorá. Je to ovocie nespravodlivého ekonomického rastu, ktorý neprihliada na základné ľudské hodnoty. V dnešnom svete malý počet veľmi bohatých ľudí vlastní viac než celý zvyšok ľudstva. Je to nespravodlivosť, ktorá volá do neba!

Súčasný ekonomický model je ľahostajný k poškodzovaniu spoločného domu. Sme blízko k prekročeniu mnohých z limitov našej nádhernej planéty, s vážnymi a nenapraviteľnými následkami: od straty biodiverzity a klimatických zmien až po nárast morskej úrovne a zničenie tropických lesov. Sociálna nerovnosť a zhoršovanie životného prostredia idú ruka v ruke a majú rovnaký koreň. Je ním hriech chcieť vlastniť a chcieť ovládať bratov a sestry, chce vlastniť a ovládať prírodu a samotného Boha. Ale toto nesedí s plánom stvorenia.

Boh nás požiadal vládnuť nad zemou v jeho mene, obrábať ju a starať sa o ňu ako o záhradu, záhradu všetkých. „Obrábať“ znamená orať alebo pracovať na zemi, „strážiť“ znamená chrániť, starať sa, udržiavať, uchovávať, bdieť. Avšak pozor, aby sme si toto nevysvetľovali  ako voľnú ruku robiť si so zemou čo sa komu zachce. Existuje vzťah zodpovednej vzájomnosti medzi nami a prírodou. Dostávame od stvorenstva a dávame náš podiel. 

Zem tu bola pred nami a bola nám daná od Boha celému ľudskému pokoleniu. A teda je našou povinnosťou  zabezpečiť, aby sa jej plody dostali všetkým, nielen niektorým. Toto je kľúčový prvok nášho vzťahu k pozemským dobrám. My sme správcami dobier, nie ich pánmi. Správcami. Majetok je tvoj, ale aby si ho spravoval, a nie mal ho egoisticky pre seba.

Majetok a peniaze sú nástroje, ktoré môžu slúžiť poslaniu. Avšak ľahko ich premieňame na ciele, či už individuálne alebo kolektívne. A keď sa toto stane, dochádza k podlomeniu základných ľudských hodnôt. Homo sapiens sa deformuje a stáva sa istým druhom homo œconomicus – v tom nedobrom zmysle – druhom človeka individualistického, vypočítavého a panovačného. 

Zabúdame, že tým, že sme stvorení na Boží obraz a podobu, sme bytosti sociálne, tvorivé a solidárne, s nesmiernou schopnosťou milovať. Sme tými najviac spolupracujúcimi bytosťami spomedzi všetkých druhov a prekvitáme v spoločenstve.

Keď posadnutosť vlastnením a panovaním vylučuje milióny ľudí z prístupu k primárnym dobrám; keď ekonomická a technologická nerovnosť je taká, že trhá sociálnu štruktúru; a keď závislosť od neobmedzeného materiálneho pokroku ohrozuje spoločný dom, potom nemôžeme len stáť a pozerať. S naším pohľadom upretým na Ježiša a s istotou, že Jeho láska koná prostredníctvom spoločenstva učeníkov, musíme konať všetci spoločne, v nádeji, že vytvoríme niečo iné a lepšie. 

Kresťanská nádej, zakorenená v Bohu, je naša kotva. Ona podopiera vôľu deliť sa a posilňuje naše poslanie ako učeníkov Krista, ktorý sa s nami podelil so všetkým. A toto pochopili prvé kresťanské spoločenstvá, ktoré tak ako my prežívali ťažké časy. Vedomí si, že tvoria jedno srdce a jednu dušu, dávali všetky svoje majetky do spoločného, svedčiac o hojnosti Kristovej milosti voči nim. 

Prežívame krízu. Pandémia nás všetkých uviedla do krízy. Ale nezabúdajte: z krízy nemôžeme vyjsť rovnakí. Buď vyjdeme lepší, alebo vyjdeme horší. Toto je naša voľba. Budeme po kríze pokračovať v tomto ekonomickom systéme sociálnej nespravodlivosti a pohŕdania starostlivosťou o životné prostredie, o stvorenstvo, o spoločný domov? Porozmýšľajme.

Kiež dokážu kresťanské spoločenstvá 21. storočia obnoviť starostlivosť o stvorenstvo a sociálnu spravodlivosť, aby tak svedčili o zmŕtvychvstaní Pána. Ak sa staráme o majetky, ktorý nám dáva Stvoriteľ, ak dávame do spoločného to, čo vlastníme, aby tak nikto nemal nedostatok, potom skutočne môžeme vzbudzovať nádej na regeneráciu zdravšieho a rovnejšieho sveta.

Čítajte štatistiky: koľké deti dnes zomierajú od hladu kvôli zlému rozdeleniu bohatstva, kvôli ekonomickému systému, ako som to už spomenul; a koľko detí dnes nemá právo na školské vzdelanie z toho istého dôvodu. Nech nám tento obraz núdznych detí kvôli hladu a chýbajúcemu vzdelávaniu pomôže pochopiť, že z tejto krízy musíme vyjsť lepší. Ďakujem.

Otázka na telo: „Kto je pre teba Ježiš?“  23. 8. 2020  - Anjel Pána
Apoštolom sa páčilo hovoriť o druhých ľuďoch, tak ako všetkým nám. Klebetenie je ľúbivé. Hovoriť o iných nie je tak náročné, preto sa nám to tak páči; ba i „odhaľovať druhých až na kožu“. Ježiš sa najprv pýta: „Za koho ma pokladajú ľudia?“. Druhou otázkou potom zatne do živého: „A za koho ma pokladáte vy?“. V tomto bode akoby sme vnímali chvíľku ticha, lebo každý z prítomných je vyzvaný vyjsť s farbou von a vyjaviť dôvod, pre ktorý nasleduje Ježiša; preto isté zaváhanie je tu viac ako na mieste. Rovnako, keby som sa teraz opýtal ja vás: „Kto je pre teba Ježiš?“, bolo by tu isté zaváhanie.

Vyznať Ježiša je milosť od Otca. Povedať, že Ježiš je Syn živého Boha, že je Spasiteľ, to je milosť, o ktorú potrebujeme prosiť. Cirkev ide stále vpred v Petrovej viere, v tej viere, ktorú Ježiš v Petrovi rozpoznal a urobil ho hlavou Cirkvi. Dnes počujeme ako sa Ježiš so svojou otázkou obracia na každého z nás: „A vy, za koho ma pokladáte?“. Kladie ju každému z nás. A každý z nás mu má dať odpoveď, nie teoretickú, ale takú, ktorá sa dotýka viery, života, lebo viera je život! „Ty si pre mňa...“, a vysloviť naše vyznanie Ježiša.

Je to odpoveď, ktorá si žiada aj od nás, tak ako od prvých učeníkov, vnútorné načúvanie hlasu Otca a súzvuk s tým, čo  Cirkev, zhromaždená okolo Petra, neustále hlása. Ide o pochopenie toho, kým je pre mňa Kristus: či je on stredom nášho života, či je on cieľom každej našej angažovanosti v Cirkvi, našej angažovanosti v spoločnosti. Kto je pre mňa Ježiš Kristus? Kto je Ježiš Kristus pre teba, pre teba, pre teba... Ide o odpoveď, ktorú by sme mali dávať každý deň.

Ale dajte pozor: je nutné a chvályhodné, aby pastoračné aktivity v našich komunitách boli otvorené voči mnohým núdzam a krízam, ktoré sú všade. Dobročinná láska je vždy tou hlavnou určujúcou cestou napredovania vo viere, zdokonaľovania sa vo viere. Je ale nevyhnutné, aby sa skutky solidárnosti, skutky lásky, ktoré robíme, neodťahovali od kontaktu s Pánom Ježišom.

Kresťanská láska nie je obyčajná filantropia, ale znamená jednak hľadieť na druhého očami samotného Ježiša, a na druhej strane vidieť Ježiša v tvári chudobného. Toto je tá pravá cesta kresťanskej lásky, vždy s Ježišom v strede. Presvätá Panna Mária, blahoslavená, lebo uverila, nech je nám sprievodkyňou a vzorom na ceste viery v Krista, a pomáha nám byť si vedomí, že dôvera v neho dáva plný zmysel našej dobročinnosti i celému nášmu bytiu.

Uzdraviť svet uprednostňujúc posledných  19. 8. 2020  -  Generálna audiencia
Pandémia odhalila ťažkú situáciu chudobných a veľkú nerovnosť vo svete.Vírus, ktorý nerobí rozdiely medzi osobami, na svojej devastujúcej ceste našiel veľké nerovnosti a diskriminácie. A postaral sa o ich zväčšenie! Odpoveď na pandémiu je teda dvojitá. Na jednej strane je nevyhnutné nájsť liek na malý, no strašný vírus, ktorý privádza celý svet do kolien. Na druhej strane, musíme liečiť jeden veľký vírus, vírus sociálnej nespravodlivosti, nerovnosti príležitostí, marginalizácie a nedostatku ochrany tých najslabších. V tejto dvojitej liečebnej odpovedi spočíva rozhodnutie, ktoré podľa Evanjelia nesmie chýbať: preferenčná voľba chudobných (porov. Apošt. Exhort. Evangelii gaudium [EG], 195).

Preferenčné rozhodnutie sa pre chudobných je v centre Evanjelia. A ako prvý tak urobil Ježiš; počuli sme to v úryvku z Listu Korinťanom, ktorý bol prečítaný v úvode. On, bohatý, stal sa chudobným, aby nás obohatil. Stal sa jedným z nás a preto je táto voľba v centre Evanjelia, v centre Ježišovho ohlasovania.

Samotný Kristus, ktorý je Bohom, sa zriekol seba samého, stal sa podobný ľuďom; a nezvolil si privilegovaný život, ale zvolil si stav sluhu. Narodil sa v pokornej rodine a pracoval ako remeselník. Na začiatku svojho ohlasovania hlásal, že v Božom kráľovstve sú chudobní blahoslavenými. Bol uprostred chorých, chudobných a vylúčených, ukazujúc im milosrdnú lásku Boha. A mnohokrát bol považovaný za nečistého, pretože chodil za chorými, malomocnými... A tí podľa vtedajšej mentality zákona robili ľudí nečistými. On riskoval tým, že bol chudobným nablízku.

Ježišových nasledovníkov možno rozpoznať na základe ich blízkosti voči chudobným, maličkým, chorým a uväzneným, vylúčeným, zabudnutým, voči tomu, komu chýba jedlo a odev. Môžeme si prečítať ten slávny protokol, podľa ktorého budeme všetci súdení, my všetci. Je to Matúšovo Evanjelium, 25. kapitola. Toto je kľúčové kritérium kresťanskej autentickosti. 

Niektorí si mylne myslia, že preferenčná láska k chudobným je úlohou len zopár ľudí, no v skutočnosti je misiou celej Cirkvi, povedal sv. Ján Pavol II. „Každý kresťan a každé spoločenstvo sú povolaní byť nástrojmi Boha na oslobodenie a poskytnutie pomoci chudobným.“

Viera, nádej a láska nás nevyhnutne ženú smerom k tejto preferencii tých najnúdznejších, ktorá ide ponad pomoc, aj keď tá je nevyhnutná. Zahŕňa v sebe spoločné kráčanie, to, že sa necháme evanjelizovať nimi, ktorí dobre poznajú trpiaceho Krista, nechať sa „nakaziť“ ich skúsenosťou spásy, ich múdrosťou a ich kreatívnosťou. 

Deliť sa s chudobnými znamená vzájomne sa obohacovať. A ak existujú choré sociálne štruktúry, ktoré im bránia snívať o budúcnosti, musíme spoločne pracovať na ich uzdravení, na ich zmene. K tomuto vedie láska Krista, ktorý nás miloval až do extrému a dochádza až k existenciálnym medziam, okrajom, hraniciam. Prinášať periférie do centra znamená zacentrovať náš život na Krista, ktorý sa stal chudobným pre nás, aby nás obohatil prostredníctvom svojej chudoby.

Všetci sa obávame sociálnych následkov pandémie. Mnohí sa chcú vrátiť do normálu a obnoviť ekonomické aktivity. Iste, no táto „normálnosť“ by nemala zahŕňať sociálnu nespravodlivosť a úpadok životného prostredia.  Pandémia je krízou a z krízy nevychádzame rovnakí: buď z nej vyjdeme lepší alebo horší. Mali by sme vyjsť lepší, aby sme odstraňovali sociálnu nespravodlivosť a úpadok životného prostredia.

Dnes máme príležitosť vybudovať niečo odlišné. Napríklad, môžeme dať rásť ekonómii integrálneho rozvoja chudobných a nie sociálnej pomoci. Týmto nechcem odsúdiť sociálnu pomoc; sociálne diela sú dôležité. Môžeme dať rásť ekonómii, ktorá by sa neutiekala k nápravným opatreniam, ktoré sú v skutočnosti jedovaté pre spoločnosť, ako sú výnosy odlúčené od vytvárania dôstojných pracovných miest. Tento typ ziskov je odlúčený od reálnej ekonomiky, ktorá by mala prinášať osoh pre bežných ľudí a okrem toho sa niekedy javí ľahostajná voči škodám spôsobeným spoločnému domovu.

Preferenčná voľba chudobných, táto eticko-sociálna požiadavka, ktorá pochádza z Božej lásky, nám dáva impulz myslieť a načrtnúť takú ekonómiu, kde sú ľudia a predovšetkým chudobní v centre. A povzbudzuje nás aj plánovať liečbu vírusu uprednostňujúc tých, ktorí ju najviac potrebujú. Bolo by smutné, ak by sa pri vakcíne na COVID-19 dala priorita tým najbohatším! Bolo by smutné, ak by sa táto vakcína stala vlastníctvom toho či onoho národa a nebola by univerzálnou pre všetkých. 

Aký škandál by to bol, keby sa celá ekonomická pomoc, ktorú pozorujeme – a jej prevažná  časť je z verejných peňazí – koncentrovala na záchranu priemyselných odvetví, ktoré neprispievajú k začleňovaniu vylúčených, pomoci tým posledným, k všeobecnému dobru či k starostlivosti o stvorenstvo. To sú kritériá, ako vybrať priemyselné podniky, ktorým treba pomôcť: sú to tie, ktoré prispievajú k začleňovaniu vylúčených, k pomoci tým posledným, k všeobecnému dobru a k starostlivosti o stvorenstvo. Štyri kritériá.

Ak by sa mal vírus opäť zintenzívniť nespravodlivým spôsobom pre chudobných a tých najzraniteľnejších, musíme zmeniť tento svet. S  príkladom  Ježiša, lekára integrálnej Božej lásky, čiže fyzického, sociálneho a duchovného uzdravenia – akým bolo uzdravovanie, ktoré vykonával Ježiš –, musíme konať teraz, aby sme uzdravili epidémie vyvolané maličkými neviditeľnými vírusmi i tie vyvolané veľkými a viditeľnými sociálnymi nespravodlivosťami. Navrhujem, aby sa tak dialo začínajúc od Božej lásky, kladúc periférie do centra a tých posledných na prvé miesto.

Nezabudnime na ten protokol, podľa ktorého budeme súdení – Matúš, kapitola 25. Uveďme ho do praxe pri tomto zotavovaní sa z epidémie. A počínajúc touto konkrétnou láskou – ako hovorí Evanjelium, tam, – ukotvenou v nádeji a založenou na viere, zdravší svet bude možný. V opačnom prípade vyjdeme z krízy horší. Nech nám Pán pomáha, nech nám dá silu, aby sme z krízy vyšli lepší, odpovedajúc na potreby dnešného sveta.

Pane, ak chceš, môžeš ma uzdraviť!   16.8. 2020  -  Anjel Pána
Evanjelium opisuje stretnutie medzi Ježišom a istou kanaánskou ženou. Ježiš sa nachádza na severe Galiley, na cudzom území, aby tam zostal so svojimi učeníkmi trochu vzdialený od davov, ktoré ho stále vo väčšom počte vyhľadávali. Tu sa priblížila istá žena, ktorá úpenlivo prosí o pomoc pre svoju chorú dcéru: „Zmiluj sa nado mnou, Pane!“ (v. 22)

Je to volanie, ktoré sa rodí zo života poznačeného utrpením, z pocitu bezmocnosti matky, ktorá vidí svoju dcéru trápenú zlom, a nemôže ju uzdraviť. Ježiš ju najskôr ignoruje, ale táto matka vytrvalo nalieha, aj keď Učiteľ hovorí učeníkom, že je poslaný iba „k ovciam strateným z domu Izraela“ (v. 24), a nie k pohanom. Keď ho žena naďalej úpenlivo prosí, on ju podrobí skúške citujúc príslovie – zdá sa to byť akoby príliš kruté –: „Nie je dobré vziať chlieb deťom a hodiť ho šteňatám“ (v. 26). Strápená žena mu ale ihneď pohotovo odpovie: „Áno, Pane, ale aj šteňatá jedia odrobinky, čo padajú zo stola ich pánov“ (v. 27).

Danými slovami táto matka ukazuje, že pochopila, že dobrota Najvyššieho Boha, sprítomnená v Ježišovi, je otvorená pre každú potrebu svojich stvorení. Táto múdrosť plná dôvery sa dotýka Ježišovho srdca a doženie ho k slovám obdivu: „Žena, veľká je tvoja viera! Nech sa ti stane, ako chceš“ (v. 28). Čo je to veľká viera? Veľká viera je tá, ktorá prináša svoj životný príbeh, poznačený aj zraneniami, k nohám Pána a prosí ho, aby ho uzdravil, dal mu zmysel.

Každý z nás má svoj vlastný príbeh a nie je vždy bez škvrny; veľakrát je to zložitý príbeh, s mnohými bolesťami, problémami a mnohými hriechmi. Čo urobím so svojím príbehom? Skryjem ho? Nie! Máme ho priniesť pred Pána: „Pane, ak chceš, môžeš ma uzdraviť!“ Toto je to, čomu nás učí táto žena, táto skvelá matka: odvahe priniesť svoj životný príbeh utrpenia pred Boha, pred Ježiša; dotknúť sa Božej nehy, Ježišovej nehy.

Vyskúšajme si to, čo je v tomto príbehu, túto modlitbu: každý z nás nech myslí na svoj životný príbeh. Vždy sa v tom príbehu nájdu nepekné veci, vždy. 

Poďme za Ježišom, klopme na Ježišovo srdce a povedzme mu: „Pane, ak chceš, môžeš ma uzdraviť!“ Toto dokážeme urobiť, ak máme stále pred sebou Ježišovu tvár, ak chápeme, aké je Kristovo srdce: je to srdce, ktoré má súcit, ktoré berie na seba naše bolesti, ktoré berie na seba naše hriechy, naše pochybenia, naše zlyhania. Ale je to aj srdce, ktoré nás miluje takých, akí sme, bez prifarbovania. 

„Pane, ak chceš, môžeš ma uzdraviť!“ A k tomuto je nevyhnutné Ježišovi rozumieť, mať s ním dôverný vzťah. A opäť sa vrátim k rade, ktorú vám dávam: noste stále so sebou vreckové Evanjelium a každý deň si z neho prečítajte nejaký úsek. Noste pri sebe Evanjelium: v taške, vo vrecku a aj v mobile, aby ste videli Ježiša. Tam nájdete Ježiša takého aký je, ako sa nám ukazuje; nájdete Ježiša, ktorý nás miluje, ktorý nás tak veľmi miluje, tak veľmi nás má rád.

Pripomeňme si tú modlitbu: „Pane, ak chceš, môžeš ma uzdraviť!“ Krásna modlitba. Nech nám Pán pomáha, všetkým nám, aby sme sa modlili túto krásnu modlitbu, ktorú nás učí jedna pohanská žena: nie kresťanka, nie židovka, ale pohanka.

Kiež sa Panna Mária prihovára svojou modlitbou, aby v každom pokrstenom rástla radosť z viery a túžba odovzdávať ju svedectvom dôsledného života, nech nám dodáva odvahu priblížiť sa k Ježišovi a povedať mu: „Pane, ak chceš, môžeš ma uzdraviť!


***

